
9-lives magazine
4 novembre 2025
Par Marie-Elisabeth De La Fresnaye

Pendant la semaine de l’art 2025, la foire Menart (Middle East/North Africa) 

offrait un contrepoint au mainstream globalisé autour de pays et de scènes peu 

montrés en France où l’art a valeur de résistance, la moitié des artistes exposés 

venant de zones de conflit comme le souligne Laure d’Hauteville, fondatrice 

et directrice de la foire. Une force de résilience qui passe par une vision 

nuancée allant au-delà des stéréotypes et des récits biaisés. Le focus sur la 

scène contemporaine tunisienne proposé par la commissaire Victoria Jonathan 

à travers l’exposition « Le temps creuse même le marbre » dans le 

prolongement d’une première occurrence cet été à l’Abbaye de Jumièges, était 

une véritable révélation.

Victoria revient sur la genèse de ce projet, qui s’inscrit en parallèle de son travail en 
Chine autour d’histoires non dites et non transmises, dans un écho à sa propre 
histoire familiale : sa famille, d’origine juive tunisienne, ayant dû quitter brutalement le 
pays dans les années 1960. Une part manquante, un angle mort qui ressurgit chez de 
nombreux artistes, l’exil intime rejouant une quête plus universelle. Elle insiste sur le 
rôle joué par des plateformes comme Menart dans un pays, la Tunisie, où l’art manque 
cruellement de soutien. Elle évoque aussi les missions de l’agence curatoriale Doors 
(Pékin–Paris), dont elle est cofondatrice et directrice.



Comment l’exposition « Le temps creuse même le marbre » a-t-elle été accueillie 
par le public de la foire ? quels ont été les retours ?

Nous avons eu de très bons retours. Il y a eu beaucoup de visiteurs, notamment des 
institutionnels français, et une fréquentation soutenue jusqu’au dernier jour. 
L’exposition a suscité un vrai intérêt, car la scène contemporaine tunisienne reste 
encore largement méconnue.

Une œuvre a d’ailleurs été acquise par une grande collection d’art africain, et 
l’ensemble des artistes ont reçu une belle attention.



Quelles thématiques se dégagent ? Qu’est-ce-qui caractérise cette scène ?

On observe d’abord un mouvement de réappropriation de savoir-faire artisanaux 
longtemps dévalorisés par une éducation artistique très occidentalisée. Cette 
relecture de l’histoire et de la transmission manuelle est très présente.

Ensuite, il y a un fort sens de la communauté. La scène tunisienne reste de taille 
modeste et évolue dans un contexte difficile : absence de musée ou de centre d’art 
public, quasi-inexistence du soutien public, crise économique et politique persistante. 
La scène est principalement soutenue par des acteurs privés, des associations et les 
centres culturels étrangers – ce qui ne va pas sans générer des tensions.

Dans ce contexte, les artistes s’entraident, partagent ressources et idées. Cette 
dimension collective est exemplifiée par Ferielle Doulain-Zouari, qui collabore 
régulièrement avec le collectif El Warcha, connu pour ses projets participatifs —
comme un cinéma flottant au Kram ou un cirque flottant sur le canal de la Goulette. 
Ces initiatives conjuguent beauté, poésie et impact social réel. El Warcha a d’ailleurs 
participé à la Documenta fifteen (Kassel), qui se concentrait sur des collectifs du « sud 
global », ainsi qu’un autre collectif tunisien mêlant art et engagement social, SIWA 
Platform.

Les artistes femmes sont majoritaires dans l’exposition : est-ce délibéré ?

Pas au départ. À Jumièges, la sélection était initialement paritaire. Mais deux artistes 
se sont désistés pour des «raisons politiques » liées au conflit israélo-palestinien, et 
certains projets vidéo n’étaient pas adaptés à l’espace de la foire. Finalement, cette 
proportion accrue d’artistes femmes à Menart s’est imposée naturellement — et elle 
traduit une approche nuancée, peut-être plus introspective, dans la manière d’aborder 
les enjeux de mémoire et d’identité.



Et vous, comment est-ce que vous avez découvert cette scène et comment avez-
vous développé tous ces liens ?

Je suis d’origine juive tunisienne. Comme pour la plupart des Juifs du monde arabe, il y 
a eu une rupture brutale avec le pays d’origine dans les années 1950–70, au moment 
de la décolonisation, de la montée du nationalisme arabe et de la création de l’État 
d’Israël. Mon grand-père, communiste, anticolonialiste, dont les meilleurs amis 
étaient tous musulmans, ne voulait pas partir. Mais ils ont dû le faire, sans alternative, 
sans papiers, sans ressources.

J’ai grandi dans une Tunisie en exil, où le souvenir du pays perdu restait très présent, 
mais où beaucoup de choses — la langue, certaines coutumes — ne se transmettaient 
plus.

C’est probablement cette faille, cette mémoire fragmentée, qui m’a poussée à revenir 
en Tunisie il y a trois ans, un peu par hasard, et à y chercher des traces de ce passé 
effacé.

J’ai vécu plusieurs années en Chine, où j’ai commencé à interroger les zones de 
silence de l’histoire et les formes de transmission interrompues. Comment un pays où 
le récit national oblitère des événements aussi traumatiques que le Grand bond en 
avant, la Révolution culturelle ou Tiananmen peut-il être aussi résilient ? Comment 
s’exprime, dans les générations suivantes, ce retour du refoulé historique ? Chez de 
nombreux artistes, le recours à des archives et pratiques vernaculaires — albums de 
famille, photos trouvées, récits populaires, savoir-faire artisanaux — permet, malgré 
leur apparente banalité, d’éclairer la grande Histoire avec une puissance nouvelle. Ce 
qu’on ne pensait pas digne de “faire histoire” — les vies minuscules, les récits oubliés 
— devient une alternative au grand récit politique.

Rétrospectivement, je réalise que ce projet tunisien a pris beaucoup de détours, nourri 
par cette tension entre un sentiment d’appartenance très fort — à travers ma mère et 
mes grands-parents tunisiens — et la coupure violente qui a brisé la continuité de 
cette mémoire.
Ce lien interrompu, cette langue maternelle effacée, ces choses tues, ont constitué le 
terreau de ma réflexion sur la mémoire, la transmission et la réparation.

En Tunisie, j’ai découvert une scène artistique d’une grande vitalité : urgence à créer, 
créativité dans la précarité, et liberté de ton. Ce côté “hors système” m’a rappelé mes 
premiers contacts avec la scène de Pékin au début des années 2000, avant son 
intégration au marché global.



Quel est le point de départ de l’exposition ?

Mon expérience en Chine a joué un rôle majeur. J’y ai observé comment les artistes 
contournaient le récit officiel imposé par le pouvoir, notamment autour de la 
Révolution culturelle. Beaucoup utilisaient les archives familiales pour raconter 
l’Histoire à travers des destins ordinaires — une manière d’y réintroduire de la nuance.

En Tunisie, j’ai retrouvé d’autres zones d’ombre dans la mémoire nationale. J’ai voulu 
explorer ce parallèle entre mémoire intime et récit collectif, entre effacement et trace.
Ce questionnement irrigue la plupart des œuvres : comment habiter les silences de 
l’Histoire, comment redonner forme à ce qui a été effacé.

Le territoire tunisien, constellé de sites archéologiques, témoigne d’une stratification 
culturelle exceptionnelle — phénicienne, romaine, ottomane, arabe. Or cette richesse 
semble aujourd’hui oubliée. Les artistes interrogent cette pluralité : comment réactiver 
ces strates sans les figer, comment parler du politique à partir du biographique.



Si l’on élargit la focale sur Menart et le focus sur ces zones géographiques (Middle 
East/North Africa) n’y a-t-il pas selon vous, un risque d’essentialisation de cette 
scène arabe par rapport à un récit plus globalisé ?

Oui, ce risque existe, comme je l’ai observé avec les artistes chinois. En France, les 
artistes issus du Maghreb se sentent parfois assignés à une identité, réduits à une 
étiquette.

Mais ces plateformes ont aussi une fonction essentielle : rendre visibles des scènes 
encore marginalisées. Menart offre un espace que ces galeries n’auraient pas dans les 
grandes foires européennes, tout comme Asia Now l’a fait pour l’Asie.

L’enjeu est d’adopter un regard situé : comprendre la complexité sans figer les 
identités. Pour ma part, je ne suis pas tunisienne mais d’origine tunisienne — ce qui 
me place dans une position périphérique, mais aussi féconde pour aborder cette 
scène avec distance et empathie.

Pour aller vers Doors, quelle est l’ambition du projet ?

Doors, basée à Paris et Pékin, est à la fois une agence curatoriale et un bureau 
d’ingénierie culturelle. Nous concevons des expositions, des projets de direction 
artistique, et créons des ponts entre institutions chinoises et internationales.

Nous faisons voyager des expositions patrimoniales — Picasso, Matisse, Yves Klein, 
AlUla — et accompagnons aussi des projets contemporains.

Par ailleurs, nous collaborons avec des maisons de luxe sur des projets artistiques, ce 
qui permet de créer un écosystème vertueux : ces commandes soutiennent 
concrètement les artistes. Récemment, par exemple, nous avons travaillé avec la 
Maison Francis Kurkdjian pour ses 25 ans : une exposition au Palais de Tokyo présente 
actuellement une œuvre de l’artiste chinois Wan Liya, dans le prolongement des 
projets du parfumeur avec des artistes (comme Sophie Calle) et des correspondances 
qu’il tisse entre parfums et œuvres d’art.


	Diapositive 1
	Diapositive 2
	Diapositive 3
	Diapositive 4
	Diapositive 5
	Diapositive 6

